3.436. 29
DE NOVIEMBRE-5 DE
DICIEMBRE DE 2025

Dios es
como Jesus

La actualidad del
Concilio de Nicea

ALBERTO DE MINGO KAMINOUCHI
Teblogo. Profesor de la Universidad Pontificia
Comillas y de la Pontificia Academia Alfonsiana




LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

Nada influye mas en cémo nos sentimos y vivimos
que la imagen que tengamos de Dios. Si pensamos
que es un juez siempre atento a nuestros fallos,
viviremos en el temor. Si creemos que es una
especie de abuelo bonachén al que todo le parece
bien, nuestra existencia carecera de orientacién.
La fe cristiana nos transmite una imagen de Dios:
creemos que es como Jesus, no solo porque Jesus
nos hablé elocuentemente acerca de Dios y

su Reino, sino porque él mismo es “Dios de Dios,
luz de luz, Dios verdadero de Dios verdadero,
engendrado, no creado, de la misma naturaleza
que el Padre”. Estas palabras fueron anadidas

por el Concilio de Nicea al Credo de los apéstoles
hace ahora 1.700 anos. Nos hablan de Jests, pero

también de quién es Dios.

NICEA Y LA FiSICA CUANTICA:

DOS ANIVERSARIOS

Celebramos este afio dos centenarios
que, en principio, parecen no
tener nada que ver. El ano 2025 ha
sido declarado por la Unesco Ao
Internacional de la Ciencia y la
Tecnologia Cuéntica (quantum2025.
org) al cumplirse el primer
centenario de la formulacién de la
teoria cuantica. A comienzos del
siglo XX, experimentos realizados
con atomos y las particulas que
los constituyen empezaron a dar
resultados que desafiaban el sentido
comun. Un electrén, por ejemplo,
podia comportarse como si estuviera
en varios lugares a la vez, pero
cuando se hacia una medicién
para determinar su posicién,
siempre aparecia como una Unica
particula. Después de dos décadas
de esfuerzo intelectual, en 1925, se
encontré un lenguaje (es decir, unas
matemadticas, pues las matematicas
son el lenguaje de la fisica) que podia
describir como se comportaba la
naturaleza a escalas tan diminutas.
El otro centenario es el motivo de
estas paginas. Este afno celebramos
el 1.700 aniversario del primero
de los concilios ecuménicos,
celebrado en Nicea en el ano 325. El
fisico y tedlogo John Polkinghorne
(1930-2021), en su libro Teologia
y Fisica cudntica, ha trazado los
paralelismos que existen entre las

24 VIDA NUEVA

investigaciones que culminaron en
la formulacién de la teoria cuantica
y la reflexién teoldgica que encontrd
su expresién en Nicea y en los
siguientes concilios ecuménicos.

En el mundo de la posverdad que
habitamos, las ciencias naturales
parecen ser las Unicas que aun
son comunmente aceptadas como
portadoras de verdades objetivas.

En cambio, para muchos hoy, las
creencias religiosas son, en el mejor
de los casos, meras opiniones
subjetivas, y en el peor, daninas
especulaciones sin base en la realidad.
En su libro, Polkinghorne reivindica
que tanto la ciencia como la teologia
cristiana son formas de busqueda

de la verdad basadas en creencias
motivadas. Las teorias cientificas
formulan paradigmas conceptuales
que interpretan los experimentos.

Al igual que ellas, las doctrinas que
expresan la fe cristiana estan también
sostenidas por la experiencia. Sus
formulaciones no son elucubraciones
en el vacio, interpretan las
experiencias de los creyentes. Tanto
en ciencia como en teologia, el marco
tedrico interpreta lo experimentado y,
al hacerlo, nos permite adentrarnos
mas en el misterio de lo real. Las
teorias de la ciencia y las doctrinas
teoldgicas coinciden en que ambas
son busquedas de la verdad basadas
en creencias motivadas por la
experiencia. Lo que las distingue es

el tipo de experiencias que guian

sus investigaciones. Las ciencias
naturales trabajan con objetos que
estan bajo el control de los humanos.
Las experiencias en las que se

basa la teologia son encuentros

con el inefable misterio de Dios,

que nunca podremos controlar.

EXPERIENCIA, TRADICION,
ESCRITURA

Estoy convencido de que Karl Rahner
tenia razén cuando escribié que el
cristianismo del siglo XXI serd mistico
o no serad. Tenemos sed de Dios. No
nos basta con afirmar unas verdades
o cumplir con ciertas normas y ritos.
Queremos tener experiencia, pero

en esa bisqueda somos guiados

por una comunidad milenaria -la
Iglesia— portadora de una Tradicién.
Llamamos “Tradicién” a ese conjunto
de practicas y creencias encarnadas
en personas y comunidades concretas
que se transmiten de generacién

en generacién, pero que también
evolucionan a través de la historia.
Estas comunidades configuradas por
la Tradicién son el ecosistema en

el que puede florecer el encuentro
personal con el Dios de Jests.

En el origen de la Tradicién
cristiana nos encontramos con un
grupo de hombres y mujeres que
siguieron a Jesus por los caminos
de Galilea y le acompanaron en
su ultimo viaje a Jerusalén. Los
evangelios narran episodios de la vida
de Cristo, sus ensefianzas y milagros,
pero también nos presentan a sus
discipulos, y lo hacen sin ocultar
el hecho de que aquellas personas
no eran precisamente unas mentes
privilegiadas. El evangelista Marcos
es el mas explicito con su torpeza:

a lo largo de su narracién, ningin
discipulo acierta a formular la
identidad de Jesus, a pesar de que
él mismo les pregunta: “Y vosotros,
;quién decis que soy yo?” (Mc 8,
29). El que mas se acerc) en aquella
ocasién fue Pedro, que respondié:
“Tu eres el Cristo”, una respuesta
insuficiente. Finalmente, y solo
una vez muerto Jesus, el centurién
pagano que habia supervisado su
crucifixién se convierte en el Gnico
ser humano en este evangelio que
afirma: “Verdaderamente este
hombre era Hijo de Dios” (Mc 15, 39).

Todo esto cambié con la
resurreccién. Tres dias después de



su muerte en la cruz, los que habian
seguido a Jesus hasta Jerusalén
experimentaron lo inaudito: verle
vivo de nuevo, la tumba vacia. Los
encuentros de los discipulos con el
Resucitado son la experiencia que
dio origen a esta fe que llamamos
“cristianismo”. Los primeros cristianos
hicieron suya la tarea de convertirse
en testigos del Resucitado, no solo
mediante palabras, sino a través de
sus encuentros celebrativos y de sus
propias vidas, transformadas por la
fraternidad a la que les convocaba

el Sefor. Pero la Tradicién a la que
dieron origen no se limitaba solo a
repetir lo que afirmaban aquellos
primeros testigos. Desde muy pronto,
empezaron a dar culto a Jesus. En sus
reuniones semanales, le cantaban
himnos que habian compuesto, lo
adoraban con el gesto y la palabra. De
esta manera, fueron profundizando
en quién era aquel que, gracias a

la misteriosa eficacia del Espiritu,

se hacia presente en medio de la
comunidad, especialmente en el

pan partido y el vino compartido. Su
culto, sin embargo, no se limitaba

7/

a esos momentos especiales de
encuentro. Pablo escribe:

“Os exhorto, pues, hermanos, por
la misericordia de Dios, a que
presentéis vuestros cuerpos como
sacrificio vivo, santo, agradable a
Dios; este es vuestro culto racional.
Y no os amoldéis a este mundo,
sino transformaos mediante la
renovacién de la mente, para que
sepais discernir cuél es la voluntad
de Dios, qué es lo bueno, lo que le
agrada, lo perfecto” (Rom 12, 1-2).

Todo lo que hacemos con el cuerpo
—es decir, todo lo que hacemos
concreta y cotidianamente- puede
ser culto “santo y agradable a
Dios”, si somos capaces de ser
criticos, mediante la renovacién de
nuestra mente, con los modos de
proceder a los que el mundo nos
ha acostumbrado. De este modo,
podremos discernir qué es “lo bueno,
lo que agrada a Dios” y actuar en
consecuencia. Una vida vivida asi es,
toda ella, culto a Dios. Este culto no
solo nos conecta con los primeros
testigos del Resucitado: renueva
Su presencia en cada generacion.

El Nuevo Testamento fue el primer
y mas importante fruto de esta

Tradicién. Unas décadas después

de la Pascua, los cristianos

comenzaron a utilizar la escritura

para codificar sus experiencias. Esta
tecnologia de la informacién permite
hoy, casi dos mil afios después, que
lectores de la Biblia demos un salto
en el tiempo para convertirnos en
testigos de los acontecimientos que
narray ponernos en contacto con
el Senor resucitado. Sin embargo,
esta especie de milagro no lo puede
realizar la Biblia por si misma. Solo

cuando la leemos inmersos en la
misma corriente de creencias y
practicas (oracién, sacramentos,
obras de misericordia...), que
llamamos Tradicién, pueden las
Sagradas Escrituras conducirnos
al Senior. Solo asi nos revelan

el misterio que esconden.

EL NUEVO TESTAMENTO:
ASOMBRO Y PARADOJA

Ya los textos més antiguos del Nuevo
Testamento -las cartas de Pablo-
establecen un paralelismo entre el
Dios de Israel y Jesus. En la carta a
los Gélatas, por ejemplo, el Apéstol
saluda a sus destinatarios: “Gracia y
paz de parte de Dios, nuestro Padre,
y del Senior Jesucristo” (Gal 1, 3). De
este modo, como de pasada, Pablo
pone al mismo nivel a Dios Padre

y a Jesucristo. Frases semejantes

se encuentran por doquier en el
epistolario paulino, pero quizés
ninguin pasaje evidencia con méas
claridad esta conciencia de la
igualdad entre el Jests a quien dan
culto y el Dios de Israel que este
himno, en la carta a los Filipenses:

“[Cristo,] siendo de condicién divina,
| no consideré algo a lo que aferrarse
su igualdad con Dios; al contrario,
se vacié de si mismo | tomando
la condicién de esclavo, | hecho
semejante a los humanos. | Y asi,
reconocido como hombre por su
presencia, se humillé a si mismo, |
hecho obediente hasta la muerte, |
y una muerte de cruz. Por eso Dios
lo exalté sobre todo | y le concedid
el Nombre-sobre-todo-nombre; de
modo que al nombre de Jesus | toda
rodilla se doble | en el cielo, en la
tierra, en el abismo, y toda lengua >

J

l VIDA NUEVA 25



»

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

proclame: | Jesucristo es Senor, |
para gloria de Dios Padre” (Flp 2,
6-11).

A diferencia de lo que afirman
algunas religiones asiaticas y ciertas
filosofias occidentales, como la de
Platén, los cristianos no creemos que
nuestras almas hayan existido antes
de nuestra concepcién: empezamos a
existir al mismo tiempo que nuestros
cuerpos. De Cristo, sin embargo,
afirma este himno que existia antes
de su concepcion. A diferencia
de nosotros, él era de condicién
divina, pero “se vacié de si mismo”,
para asumir la condicién humana.
Al cantar este himno, aquellos
primeros cristianos afirmaban que
Jesus de Nazaret, el hombre que
habia caminado sobre la tierra
apenas dos décadas antes, era la
encarnacién de alguien igual a Dios.

Cuando los humanos nos
imaginamos a Dios, tendemos a verlo
ahi arriba, poderoso e invulnerable,
pero —segln este himno- el que era
“igual a Dios” se vacid, se abajo,
se hizo como nosotros, fragil y
vulnerable, hasta la muerte... y
muerte de cruz. Contemplar este
descenso trastoca radicalmente
nuestras ideas acerca de la
divinidad, pero solo si aceptamos
que el Crucificado era “de condicién
divina” antes de su encarnacion.

Si Jesus fue simplemente otro ser
humano, ni se abajé, ni se encarng,
simplemente nacié asi, como
cualquiera de nosotros. El asombro
en el corazoén de este himno nace
de contemplar a uno que, siendo de
condicidén divina, decidié descender.
De este modo, Jesus nos reveld

con su propia vida quién es Dios.

Sila persona de Jesus ocupaba
antes de nacer un lugar de igualdad
con Dios, squiere decir esto que hay
dos dioses? La respuesta cristiana ha
sido siempre un rotundo “no”: solo
hay un Dios. ;Pero cémo se puede
seguir afirmando que hay un Gnico
Dios, si se pone al Hijo de Dios a su
mismo nivel? La contradicciéon es
palmaria en el prélogo del evangelio
de Juan: “En el principio existia
la Palabra y la Palabra estaba
junto a Dios y la Palabra era Dios”
(n 1, 1). “Palabra” (en griego, logos)
no es sino otro nombre para el Hijo
de Dios. ;Cémo puede la Palabra
estar junto a Dios y ser Dios?

26 VIDA NUEVA

JEl que estaba “junto a Dios” no debe
por fuerza ser otro distinto de Dios?

Polkinghorne afirma que la
busqueda intelectual que culminé
en la formulacién de la teoria
cuantica, en 1925, fue impulsada
por la perplejidad ante unos
fenémenos que parecian desafiar
el sentido comun. Una particula
subatémica, por ejemplo, podia
atravesar barreras infranqueables
segln las leyes de la fisica clésica,
como si desapareciese a un lado de
una pared y apareciera intacto al
otro. Estos experimentos exigian un
cambio en el modo de conceptualizar
la naturaleza, requerian un nuevo
lenguaje para describir lo que
parecia imposible. Los fisicos
tedricos necesitaron 25 afios para
llegar a una formulacién que utiliza
expresiones matematicas tan exoéticas
como los nimeros imaginarios.

Lo que los primeros cristianos
estaban experimentando al dar
culto al Resucitado requeria,
igualmente, cambiar su modo de
pensar acerca de Dios y exigia un
nuevo lenguaje. Los pensadores
cristianos —-los llamados “Padres de
la Iglesia”- necesitaran varios siglos
para empezar a articular el nuevo
andamiaje conceptual que pudiera
expresar lo que experimentaban
al contemplar a Jesus. El Nuevo
Testamento ain no esta ahi. Sus

autores estaban tan saturados por el
asombro que les bastaba la paradoja,
pero esta situacién no resultara
sostenible en los siglos venideros y
dara lugar al desarrollo del discurso
que llamamos “cristologia”.

En el progreso de la cristologia
jugardn un papel fundamental las
asi llamadas “herejias”, doctrinas
bienintencionadas que trataron de
resolver el misterio de Jesucristo,
pero que suscitaron controversia y
finalmente fueron rechazadas, pues
parecian traicionar algo esencial de
lo que la Iglesia experimentaba al
dar culto a Jesus. La historia de la
cristologia en estos primeros siglos
es la historia de las respuestas dadas
por los Padres a tales propuestas.

JESUS, ;HOMBRE O DIOS?

La primera carta de Juan -escrita
probablemente a finales del siglo I-
da testimonio de que, ya en aquella
temprana época, habia quienes
negaban que Cristo habia “venido
en carne” (1 Jn 4, 1-3). La teologia
llama “docetismo” a la doctrina que
afirma que Cristo parecia humano
—el verbo griego dokeo significa
“parecer’-, pero no lo era en realidad.
Segun los docetas, el Hijo de Dios
no experimenté verdaderamente las
limitaciones y miserias propias de
los humanos: no padecié dolor ni
angustia; su inteligencia no estaba
velada por la ignorancia o la duda.
Y lo mas importante, no muri6
realmente: su espiritu abandoné
en la cruz al cuerpo que le habia
servido de disfraz y regresé al mundo
celeste del que habia venido. Si
durante la vida de Jestus lo que
costaba creer era su divinidad,
con el docetismo el péndulo
paso al extremo opuesto
de negar su humanidad.
El docetismo gan6 fuerza
en el siglo II de la mano
de los gnésticos, grupos
cristianos que presumian
tener un conocimiento
espiritual superior al de
los cristianos corrientes.
Algunos pensadores, con
san Ireneo de Lyon a la
cabeza, defendieron la
verdadera humanidad de
Cristo contra los gnosticos.




Gracias a sus esfuerzos, al cabo

de un tiempo, el gnosticismo dejé
de suponer una amenaza para

la fe. Con la desaparicién del
gnosticismo, el docetismo declind,
pero nunca desapareci6 del todo.
Aun hoy, muchos cristianos tienen
una idea cuasi-doceta de Cristo:
un Jesus que lo sabe todo, que

lo controla todo y siempre esta
sonriente ante la dificultad. Huelga
decir que tal imagen no cuadra
con el retrato que transmiten los
evangelios (véase, por ejemplo, la
escena del Huerto de los Olivos).

En el extremo opuesto del
docetismo, surgieron diversas
maneras de negar la divinidad
de Cristo. Una de ellas fue el
adopcionismo. Seglin esta doctrina,
Jesus fue un ser humano tan
extraordinariamente abierto a la
voluntad de Dios, que fue adoptado
en un momento dado de su vida
como Hijo por el Padre celestial.
Segun esta vision, Jesus es solo un
ser humano, excelente, el mejor, pero
no Dios. Ahora bien, si solo era un
ser humano, ;cémo pudo resucitar
de la muerte? Un adopcionista
replicaria: Dios hizo un milagro con
él. ;Pero un Dios asi no resulta un
tanto caprichoso? Los Padres de
la Iglesia pensaron que si la vida,
muerte y resurreccién de Jesus debia
tener la significaciéon que el Nuevo
Testamento y la experiencia cristiana
le atribuian, entonces tenia que haber
sido de Dios desde el principio.

ARRIO

El ano 313 es una fecha crucial

en la historia de la Iglesia y de
Occidente. En ese ano, el emperador
Constantino publicé el Edicto

de Milan, un decreto que hacia del
cristianismo una religién legal. La
que habia sido una secta perseguida,
significativa pero minoritaria, se
convirtié de la noche a la manana
en la tendencia espiritual de moda.
Una de las consecuencias de este
cambio inesperado fue que las
disputas entre los te6logos cristianos
adquirieron una notoriedad antes
impensable. Fue en este contexto,
en una de las ciudades mas cultas
de la Antigiiedad -Alejandria

de Egipto- donde Arrio, sacerdote
cristiano y afamado tedlogo,

empez6 a difundir su doctrina.

Las teorias de Arrio son bastante

mas sutiles que la absoluta negacién
de la humanidad o la divinidad de
Cristo, defendidas por el docetismo
o el adopcionismo, respectivamente.
Segun Arrio, Cristo no fue un ser
humano como nosotros, pues existia
antes de su nacimiento como Hijo de
Dios. Este ser divino y preexistente
se encarné en Jesus de Nazaret.
Hasta aqui, nada que objetar. Lo que
suscité el rechazo de su doctrina fue
su afirmacién de que el Hijo de Dios
habia sido creado por el Padre. Arrio
lo expresé con una frase que llegd

a convertirse en eslogan: “Hubo un
tiempo en que el Hijo no existia”.
Segun Arrio, el Hijo fue creado por

el Padre antes de la creaciéon del
mundo y se encarné en Jesus.

En el corazén de la disputa contra
Arrio, hay una confrontacién entre
dos modos diferentes de entender
la divinidad: segin la mentalidad
griega, hay multiples dioses de
distinto rango; segtn la Biblia, solo
hay un Dios. Para Arrio, el Hijo es
un ser creado por el Dios supremo,
una especie de “dios” en el sentido
griego, pero no “Dios” en sentido
biblico. De esta manera, Arrio creia
preservar el monoteismo que ensena
la Sagrada Escritura y, al mismo
tiempo, dar acomodo a ese ser
excepcional que es el Hijo de Dios.

Supongamos por un momento
que Arrio tuviese razén. Existe un
Unico Dios, el Padre, que creé el
cielo y la tierra. En previsién de la
redencién de la humanidad, crea un
ser maravilloso dotado de todas las

virtudes que admiramos en Jesucristo.

Envia este ser al mundo para morir
en la cruz y salvar a la humanidad.
Finalmente, lo resucita de entre los

muertos. ;Qué hay de malo en esta
propuesta? Que Dios se queda al
margen. Segun esta vision, el Padre,
el inico Dios, subcontraté la ardua
tarea de redimirnos a una criatura.
Quien sufrié en la cruz realizd un
servicio encomendado por Dios
(jmorir en la cruz!), pero no era Dios.
Si el Hijo de Dios es una criatura
-semidivina, semihumana- que
cumplié heroicamente con su misién,
lo que creamos acerca de él no altera
la imagen que tengamos de Dios;
mas bien, lo retrata como ese ser

en lo alto, impasible e invulnerable,
que no se implic6 realmente en la
salvaciéon de los humanos. Si Arrio
tiene razén, Dios no es como Jesus.

LA RESPUESTA DE NICEA

Después del Edicto de Mildn, el
emperador Constantino se convirtié
en el mayor patrocinador de la
Iglesia, pues buscaba su apoyo para
resolver lo que habia sido el mayor
problema del Imperio durante el
siglo anterior. Continuas guerras
civiles habian desestabilizado el
Imperio romano durante el siglo IIL.
El propio Constantino habia luchado
y vencido la Gltima de ellas. Una
divisién en la Iglesia amenazaba
con convertir esta religién, que
Constantino esperaba fuese parte de
la solucién, en un nuevo problema
para la unidad del Imperio. Por eso,
ante la amenaza que suponia Arrio
para la unidad de la Iglesia, decidi6
intervenir y convocé una reunion.
Ecumene quiere decir en griego
“[tierra] habitada”. Constantino
invité a todos los obispos de la tierra
habitada, es decir, del mundo entero,
unos 1.500 en total, al primer concilio >

VIDA NUEVA:27



/,

(
I

-
-

)

0 41—
- ‘

\ /

’@w

b

)

» ecuménico de la Iglesia en su palacio

de Nicea (hoy Iznik, Turquia), una
ciudad a un centenar de kilémetros
de la nueva capital imperial,
Constantinopla (hoy Estambul,
Turquia). Participaron entre 250 y 300
obispos, casi todos de Oriente. El Papa
no acudid, aunque mando6 legados
y aprobé a posteriori las decisiones
del Concilio. La asamblea fue
coordinada por el obispo de Cérdoba,
Osio, que ejercia de asesor del
emperador en asuntos eclesidsticos.
Aunque no fue el Ginico punto que
se tratd, la cuestién clave que habia
reunido a los obispos era la crisis
provocada por las ideas de Arrio. Las
conclusiones a las que llegaron se
consideran tan fundamentales que
las proclamamos cada domingo en
las celebraciones de la eucaristia.
Tras la lectura del evangelio y su
comentario homilético, la asamblea
cristiana en pie recita el Credo en su
versiéon mas breve —conocido como
Credo apostélico-, o mas larga, el
Credo niceno-constantinopolitano.
Este Ultimo contiene glosas que
anadio el Concilio de Nicea y
amplié mas tarde el Concilio
de Constantinopla. Después de
confesar “Creo en Jesucristo, su
unico Hijo”, Nicea apostillé:

28iVIDA NUEVA

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

nacido del Padre

antes de todos los siglos:

Dios de Dios, Luz de Luz,

Dios verdadero de Dios verdadero,
engendrado, no creado,

de la misma naturaleza del Padre

Contra Arrio, que defendia que
el Hijo de Dios fue creado por el
Padre y que, por lo tanto, hubo un

tiempo en que no existid, Nicea
,/ g2 afirma que el Hijo ha “nacido

del Padre antes de todos
los siglos” y que fue
“engendrado, no creado”.
Arrio defendia que
“engendrar” era un caso
particular de “crear”. Nicea
distingue el significado de ambos
verbos. “Engendrar” significa “ser
Padre de”, y es algo muy distinto
de “crear”. La creacién parte de un
acto de la voluntad y lo creado es
radicalmente distinto del creador.
Las criaturas que formamos parte
del mundo somos consecuencia de
una libre decisién de Dios. Dios cre6
el mundo, pero pudo no crearlo. Por
lo tanto, nuestra existencia no es
necesaria, depende enteramente de
la buena voluntad de Dios. Dios, por
el contrario, existe desde siempre y
no puede no existir. Para la Biblia,
hay una linea fundamental que
separa a Dios de las criaturas. Tanto
judios como cristianos creian en
la existencia de angeles, demonios
y otros seres sobrenaturales, pero
estos no eran considerados dioses,
sino seres creados por Dios que
compartian el mismo estatus en
cuanto a criaturas que nosotros, los
humanos. Seglin Arrio, el Hijo se
sitta en el lado de las criaturas. Nicea
respondid que estd en el lado de Dios.
Que el Hijo es “engendrado” quiere
decir que ha recibido su ser del Padre.
El Hijo no puede existir sin el Padre,
pero tampoco el Padre puede ser
padre sin el Hijo. Padre e Hijo son
igualmente eternos, ambos existen
desde siempre y siempre han existido
en mutua relacién. La relacién entre
ambos no se inicié en el tiempo por
un acto de la voluntad, como sucede
con la Creacién, sino que forma parte
de lo que son desde toda la eternidad.
(Dejamos por ahora fuera al Espiritu,
que también estd en eterna relacién
con el Padre y el Hijo. De él se ocupara
el Concilio de Constantinopla,
medio siglo mas tarde).

Si el Hijo recibe su ser del Padre,
¢no quiere decir esto que es inferior
al Padre? Nicea, basandose en la
Escritura y en la Tradicién, afirma
la igualdad en gloria y dignidad
del Padre y el Hijo. Ahora bien, si
sostenemos simultdneamente que “el
Hijo lo ha recibido todo del Padre” y
“es igual al Padre”, se deduce que el
que recibe no es menos que el que da.

Entre los humanos entendemos
que el que da es superior al que
recibe, y es asi porque, entre
nosotros, el dar nunca es un acto
totalmente gratuito. Aunque sea
tacitamente, sobreentendemos que
el que recibe queda en deuda. Por
eso, muchos somos reticentes a
recibir ayuda, porque sospechamos
que eso pueda colocarnos en una
posicién de inferioridad. En la
Trinidad, por el contrario, el dar no
genera superioridad, ni el recibir
inferioridad, porque se trata de un
dar y recibir totalmente gratuitos,
sin contraprestaciones explicitas
o implicitas. El Padre da y el Hijo
recibe, pero el Padre no es mas
Dios por el hecho de dar, ni el
Hijo lo es menos por recibir.

La glosa nicena afirma a
continuacién que Cristo es “Dios
de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero
de Dios verdadero”. Comenta el
teélogo chileno Samuel Fernandez:

“El Hijo no es Dios simplemente, sino
que es Dios que proviene de Dios
Padre; no es un Dios auténomo, sino
que es Dios de Dios; el Hijo es Dios
porque, eternamente y de manera
substancial, recibe la inica divinidad
que es la de Dios Padre. Asimismo,
llamar al Hijo ‘Dios verdadero de
Dios verdadero’ implicaba, por una
parte, declarar la divinidad del Hijo
y, por otra, asegurar el monoteismo,
porque la divinidad del Hijo no es
otra, sino la divinidad del Padre”
(EI descubrimiento de Jesus, Ediciones
Sigueme, 2022, pag. 135).

Y llegamos a la expresion mas
original, pero también la méas
controvertida: el Hijo es “de la misma
naturaleza del Padre”. En griego:
homoousios tou patrou. El prefijo homo-
denota igualdad. Ousia significa
“esencia” o “naturaleza”, es decir, lo
que hace que un ser sea lo que es.
Homoousios aplicado a Cristo quiere
decir que su esencia es la misma que



la del Padre. La palabra homoousios
resultaba controvertida, porque no
aparece en la Sagrada Escritura. Es un
término filoséfico inventado para la
ocasién. ;Tenian los padres reunidos
en Nicea autoridad para introducir
un concepto, de claro sabor griego,
en una férmula que debia expresar
la fe biblica? Entendieron que si,
porque creyeron que era la Gnica
manera de preservar el contenido de
esa fe en la cultura en la que vivian.
Como afirmé el tedlogo francés
Bernard Sesboiié, la “helenizacién”
del lenguaje de la fe era necesaria
para la “desehelenizacién” de su
contenido (EI Dios de la salvacién, pag.
197). La afirmacién de la divinidad
de Cristo —en el sentido biblico, no
griego- exigia este nuevo lenguaje,
creado a partir de conceptos griegos.
Lo que Nicea esta afirmando
con esta expresion es que el Hijo
de Dios es tan Dios como el Padre,
Dios con su misma divinidad. No
es un dios menor, una criatura
enviada por un Dios que se quedé
comodamente en su cielo. Quien
descendié era Dios. Quien con
su Pasién nos libré de lo que nos
impedia acercarnos al Padre es Dios.
El Hijo, por propia voluntad y con
plena libertad, acept6 la condicién
humana con todas sus consecuencias,
incluida la muerte, para asi
invitarnos él mismo a participar
en el Reino, suyo y de su Padre.

LA RECEPCION DE NICEA

A veces, nos quejamos de la lentitud
con que se estd aplicando el Concilio
Vaticano II en nuestras comunidades.
Sesenta afos después de su clausura
y parece que muchas de sus
intuiciones estan aun por estrenar.
Puede resultar un consuelo recordar
que la recepciéon de Nicea —el concilio
considerado por los historiadores
no solo el primero ecuménico, sino
el mas crucial en la historia de la
Iglesia- tuvo problemas atin mayores.
A resultas del concilio, Arrio fue
exilado por el emperador, pero
el arrianismo no dejé de existir.
Diversas variantes de esta
doctrina persistieron, e incluso
ganaron el favor de algunos de
los emperadores que sucedieron a
Constantino. El debate desbord los
limites de la discusién entre eruditos
e implicé al pueblo de Dios, que no

siempre tenia claro lo que estaba en
debate. Gregorio de Nisa reporta:

“Toda la ciudad estd llena [de
disputas cristolégicas], las plazas,
los mercados, los cruces de caminos,
las calles; cambistas de dinero,
vendedores de comida: no cesan
de discutir. Sile pides a alguien que
te dé cambio, empieza a filosofar
sobre el Engendrado y el Ingénito;
si preguntas por el precio de una
hogaza, te responden que el Padre es
mayor y el Hijo inferior; si preguntas
si esta tu bano listo, el asistente te
responde que el Hijo fue hecho de la
nada” (De deitate filii et spiritus oratio,
PG 46:557B).

Las ideas arrianas no se detuvieron
siquiera en las fronteras del Imperio
romano. Varios de los pueblos
que vivian fuera de sus limites se
convirtieron al cristianismo arriano.
Uno de ellos fueron los visigodos, que
en el siglo IV estaban asentados al
norte del rio Danubio. Los visigodos
cruzaran la frontera y, tras deambular
por varias provincias romanas,
invadiran la Peninsula ibérica en el
siglo V. El Reino visigodo de Espana
fue gobernado por reyes arrianos,
hasta que, en el ano 587, el rey
Recaredo se convirtié a la fe nicena
por mediacién de san Leandro, obispo
de Sevilla. {Habia pasado mas de
un cuarto de milenio desde Nicea!

Pero no todo fue confusién. En
la generacién posconciliar, surgié
un grupo de obispos, los padres
capadocios, cuya aportacién iba

transformar para siempre la
teologia. Basilio el Grande (330-379),
Gregorio de Nisa (335-395) y Gregorio
Nacianceno (329-390) desarrollaron
las ideas de Nicea con la ayuda de un
concepto revolucionario que desde
entonces ocupa un lugar central en
el pensamiento cristiano: “persona”.

Présépon -la palabra griega que
traducimos como “persona’- quiere
decir en esta lengua “rostro” y, por
derivacién, “méscara” o “personaje”.
Ser “persona” —en el sentido que
dieron a este término los padres
capadocios- es tener un rostro,
ser alguien, un “yo” que mira cara
acara a un “td”. Se trata de un
concepto dificil de definir, pero del
que todos tenemos experiencia:
una relacién es personal cuando
los que participan en ella resultan
irremplazables, por la simple razén de
que son ellas. Si pierdo un teléfono,
puedo reemplazarlo con otro, si
pierdo un amigo, no. Ser persona
es estar en una relacién que me
hace ser Unico para otra persona.

El concepto “persona” no existia en
el vocabulario filoséfico de la cultura
grecorromana. Fue introducido
por pensadores cristianos, pero no
para hablar de los humanos, sino
de Dios. Dios son tres personas,
tres seres absolutamente originales
que se relacionan entre si. Son
tan radicalmente personas que no
existen mas que en mutua relacién,
una relacién que siendo libre es tan
intensa que podemos decir que son
un solo Dios. Llamamos “amor” a
esta libre comunién entre personas.
Era algo que ya sabia el Nuevo
Testamento: “Dios es amor” (1 Jn 4, 9).

El concepto de persona abrié
camino para la formulacién de
doctrinas fundamentales. La primera
de ellas es que Jesus es la misma
persona que el Hijo eterno, quien
asumié la humanidad con todas
sus consecuencias, incluido el
sufrimiento y la muerte. El Concilio
de Calcedonia declarara que Jesus
es una persona con dos naturalezas,
humana y divina, igual a nosotros
en todo excepto en el pecado.

La segunda es que la Trinidad

son tres personas de la misma
naturaleza divina, una férmula
que repetimos rutinariamente, pero
que seria imposible sin el concepto
“persona”. Una tercera afirmacién »



LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

2 puede deducirse de las dos anteriores:

los humanos, creados a imagen de
Dios, somos también personas.

LA ACTUALIDAD,
17 SIGLOS DESPUES

El Concilio de Nicea fue el primer
paso para la formulacién del
dogma cristoldgico y trinitario,
que se completara en los
concilios ecuménicos posteriores:
Constantinopla I (381), Efeso (431),
Calcedonia (451), Constantinopla
II (553), Constantinopla III (680) y
Nicea II (787). Estos siete concilios
de la Iglesia indivisa —anteriores al
cisma entre Occidente y Oriente—
constituyen la base comun del
didlogo ecuménico de nuestros
dias. La doctrina en ellos formulada
sostiene a todos los cristianos en la
afirmacién de la plena humanidad
y divinidad de Cristo, y en la
confesién de Dios uno y trino.

Se atribuye a Einstein la frase de
que las cosas hay que explicarlas
de la manera mas sencilla posible,
pero no de manera mas sencilla de
lo posible. Cuando a los cristianos
nos preguntan acerca de Dios, lo més
sencillo que podemos contestar es
que es Padre, Hijo y Espiritu. Decir
menos seria traicionar la Tradicién
que hemos recibido. En este momento
en el que la busqueda de lo espiritual
parece reactivarse en Occidente,
especialmente entre los jévenes
(Diego S. Garrocho, “El giro catdlico”:
El Pais, 27 de octubre de 2025), es
importante que los cristianos sepamos
dar testimonio del Dios en el que
creemos, que es uno, pero también
plural: tres personas, un solo Dios.

Si como afirma la Biblia, el ser
humano ha sido creado a imagen
y semejanza de Dios (Gn 1, 26),
entonces, su vocacién sera ir
pareciéndose cada vez mas a su
Creador. El evangelio de Juan
recuerda que Jesus, en la Gltima
noche de su vida, “sabiendo que
el Padre habia puesto todo en sus
manos, que venia de Dios y a Dios
volvia, se levanto de la cena y se quito
el manto”. ;Qué haces cuando Dios ha
puesto todo en tus manos? Jesus se
puso a lavar los pies de sus discipulos
(Jn 13, 3-5). Nunca estaremos mas
cerca de parecernos a Dios que
cuando nos agachamos para servir.
Celebramos el 17° centenario de
un concilio que se atrevié a inventar
un lenguaje nuevo para expresar
el misterio del Hijo encarnado y
el Dios trino. Lo hizo por fidelidad
a la Tradicién que habia recibido,
pero también por amor a la cultura
a la que era enviada para anunciar
la Buena Noticia. Hoy, 1.700 anos
después, escuchamos la misma
llamada a encontrar nuevos lenguajes
para expresar nuestra experiencia,
por més que sepamos que ningin
lenguaje podra hacer justicia al
Misterio. Gregorio de Nisa escribe:

“Quien escudrina cuidadosamente la
hondura del misterio puede captar
en su alma, de manera inefable,
cierta modesta inteligencia de la
doctrina relativa al conocimiento de
Dios, pero sin poder esclarecer con la
palabra la inexpresable profundidad
de este misterio: cémo es que la
misma cosa es numerable y a la
vez escapa a la numeracién y cémo
es que se la ve separadamente y al
mismo tiempo la concebimos como
unidad” (La gran catequesis, III, 1).

De este Misterio da testimonio la
Iglesia no solo con palabras, sino,
sobre todo, siendo lo que estd llamada
a ser: propuesta concreta de una
comunién en Dios hecha posible por
la vida, la muerte y la resurreccién de
Cristo y por la inspiracién constante
del Espiritu. Jests or6 en su Ultima
noche: “Que todos sean uno, como
tu, Padre, en mi, y yo en ti, que ellos
también sean uno en nosotros, para
que el mundo crea que ti me has
enviado” (Jn 17, 21). Somos llamados
a construir una unidad que no mata,
sino que promueve la pluralidad:
unidos no para ser mas fuertes
que nadie, sino para que el mundo
pueda creer en el Uno y Trino. e

BOLETIN DE SUSCRIPCION / ESPANA: 132 € / UE: 194,48 € / OTROS PAISES: 187 € / 47 NUMEROS AL ANO

Tel: 914 226 240 / suscripciones@ppc-editorial.com / www.vidanuevadigital.com

Nombre y Apellidos: ....
Direccion: .....

FORMA DE PAGO

[ ] Adjunto cheque bancario a nombre de PPC EDIT Y DISTRIBUIDORA, S.A.

PPC

PPC tratard sus datos para gestionar su suscripcion siendo la base legal para ese tra-
tamiento la ejecucidn del contrato. Asimismo, salvo que indique lo contrario marcando
esta casilla [, da su consentimiento para el tratamiento por las entidades de grupo
SM con la finalidad de enviarle comunicaciones de nuestros productos y servicios. Los
datos, salvo obligacién legal, no serdn comunicados a otros terceros que no necesiten
conocerlos para la gestion de la suscripcion. Puede acceder, rectificar y suprimir los
datos, y ejercitar otros derechos legales, dirigiéndose por escrito a nuestro Delegado
de Proteccion de Datos. Para mas informacion, consulte nuestra Politica de Privacidad

en http://www.vidanuevadigital.com/politica-de-privacidad/

C/ Impresores 2. Urb. Prado del Espino. 28660 Boadilla del Monte (Madrid)

[ 1 Domiciliacién bancaria (rellenar los datos de la cuenta)

IBAN ENTIDAD

OFICINA | DC

NUMEROQ DE CUENTA




