
PLIEGO3.436. 29  
DE NOVIEMBRE-5 DE 
DICIEMBRE DE 2025

Vida Nueva

Dios es  
como Jesús
La actualidad del 
Concilio de Nicea
ALBERTO DE MINGO KAMINOUCHI
Teólogo. Profesor de la Universidad Pontificia 
Comillas y de la Pontificia Academia Alfonsiana



24  VIDA NUEVA

NICEA Y LA FÍSICA CUÁNTICA: 
DOS ANIVERSARIOS

Celebramos este año dos centenarios 
que, en principio, parecen no 
tener nada que ver. El año 2025 ha 
sido declarado por la Unesco Año 
Internacional de la Ciencia y la 
Tecnología Cuántica (quantum2025.
org) al cumplirse el primer 
centenario de la formulación de la 
teoría cuántica. A comienzos del 
siglo XX, experimentos realizados 
con átomos y las partículas que 
los constituyen empezaron a dar 
resultados que desafiaban el sentido 
común. Un electrón, por ejemplo, 
podía comportarse como si estuviera 
en varios lugares a la vez, pero 
cuando se hacía una medición 
para determinar su posición, 
siempre aparecía como una única 
partícula. Después de dos décadas 
de esfuerzo intelectual, en 1925, se 
encontró un lenguaje (es decir, unas 
matemáticas, pues las matemáticas 
son el lenguaje de la física) que podía 
describir cómo se comportaba la 
naturaleza a escalas tan diminutas.

El otro centenario es el motivo de 
estas páginas. Este año celebramos 
el 1.700 aniversario del primero 
de los concilios ecuménicos, 
celebrado en Nicea en el año 325. El 
físico y teólogo John Polkinghorne 
(1930-2021), en su libro Teología 
y Física cuántica, ha trazado los 
paralelismos que existen entre las 

investigaciones que culminaron en 
la formulación de la teoría cuántica 
y la reflexión teológica que encontró 
su expresión en Nicea y en los 
siguientes concilios ecuménicos.

En el mundo de la posverdad que 
habitamos, las ciencias naturales 
parecen ser las únicas que aún 
son comúnmente aceptadas como 
portadoras de verdades objetivas. 
En cambio, para muchos hoy, las 
creencias religiosas son, en el mejor 
de los casos, meras opiniones 
subjetivas, y en el peor, dañinas 
especulaciones sin base en la realidad. 
En su libro, Polkinghorne reivindica 
que tanto la ciencia como la teología 
cristiana son formas de búsqueda 
de la verdad basadas en creencias 
motivadas. Las teorías científicas 
formulan paradigmas conceptuales 
que interpretan los experimentos. 
Al igual que ellas, las doctrinas que 
expresan la fe cristiana están también 
sostenidas por la experiencia. Sus 
formulaciones no son elucubraciones 
en el vacío, interpretan las 
experiencias de los creyentes. Tanto 
en ciencia como en teología, el marco 
teórico interpreta lo experimentado y, 
al hacerlo, nos permite adentrarnos 
más en el misterio de lo real. Las 
teorías de la ciencia y las doctrinas 
teológicas coinciden en que ambas 
son búsquedas de la verdad basadas 
en creencias motivadas por la 
experiencia. Lo que las distingue es 
el tipo de experiencias que guían 

sus investigaciones. Las ciencias 
naturales trabajan con objetos que 
están bajo el control de los humanos. 
Las experiencias en las que se 
basa la teología son encuentros 
con el inefable misterio de Dios, 
que nunca podremos controlar. 

EXPERIENCIA, TRADICIÓN, 
ESCRITURA

Estoy convencido de que Karl Rahner 
tenía razón cuando escribió que el 
cristianismo del siglo XXI será místico 
o no será. Tenemos sed de Dios. No 
nos basta con afirmar unas verdades 
o cumplir con ciertas normas y ritos. 
Queremos tener experiencia, pero 
en esa búsqueda somos guiados 
por una comunidad milenaria –la 
Iglesia– portadora de una Tradición. 
Llamamos “Tradición” a ese conjunto 
de prácticas y creencias encarnadas 
en personas y comunidades concretas 
que se transmiten de generación 
en generación, pero que también 
evolucionan a través de la historia. 
Estas comunidades configuradas por 
la Tradición son el ecosistema en 
el que puede florecer el encuentro 
personal con el Dios de Jesús.

En el origen de la Tradición 
cristiana nos encontramos con un 
grupo de hombres y mujeres que 
siguieron a Jesús por los caminos 
de Galilea y le acompañaron en 
su último viaje a Jerusalén. Los 
evangelios narran episodios de la vida 
de Cristo, sus enseñanzas y milagros, 
pero también nos presentan a sus 
discípulos, y lo hacen sin ocultar 
el hecho de que aquellas personas 
no eran precisamente unas mentes 
privilegiadas. El evangelista Marcos 
es el más explícito con su torpeza: 
a lo largo de su narración, ningún 
discípulo acierta a formular la 
identidad de Jesús, a pesar de que 
él mismo les pregunta: “Y vosotros, 
¿quién decís que soy yo?” (Mc 8, 
29). El que más se acercó en aquella 
ocasión fue Pedro, que respondió: 
“Tú eres el Cristo”, una respuesta 
insuficiente. Finalmente, y solo 
una vez muerto Jesús, el centurión 
pagano que había supervisado su 
crucifixión se convierte en el único 
ser humano en este evangelio que 
afirma: “Verdaderamente este 
hombre era Hijo de Dios” (Mc 15, 39).

Todo esto cambió con la 
resurrección. Tres días después de 

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

Nada influye más en cómo nos sentimos y vivimos 
que la imagen que tengamos de Dios. Si pensamos 
que es un juez siempre atento a nuestros fallos, 
viviremos en el temor. Si creemos que es una 
especie de abuelo bonachón al que todo le parece 
bien, nuestra existencia carecerá de orientación. 
La fe cristiana nos transmite una imagen de Dios: 
creemos que es como Jesús, no solo porque Jesús 
nos habló elocuentemente acerca de Dios y  
su Reino, sino porque él mismo es “Dios de Dios, 
luz de luz, Dios verdadero de Dios verdadero, 
engendrado, no creado, de la misma naturaleza 
que el Padre”. Estas palabras fueron añadidas 
por el Concilio de Nicea al Credo de los apóstoles 
hace ahora 1.700 años. Nos hablan de Jesús, pero 
también de quién es Dios.



VIDA NUEVA  25

su muerte en la cruz, los que habían 
seguido a Jesús hasta Jerusalén 
experimentaron lo inaudito: verle 
vivo de nuevo, la tumba vacía. Los 
encuentros de los discípulos con el 
Resucitado son la experiencia que 
dio origen a esta fe que llamamos 
“cristianismo”. Los primeros cristianos 
hicieron suya la tarea de convertirse 
en testigos del Resucitado, no solo 
mediante palabras, sino a través de 
sus encuentros celebrativos y de sus 
propias vidas, transformadas por la 
fraternidad a la que les convocaba 
el Señor. Pero la Tradición a la que 
dieron origen no se limitaba solo a 
repetir lo que afirmaban aquellos 
primeros testigos. Desde muy pronto, 
empezaron a dar culto a Jesús. En sus 
reuniones semanales, le cantaban 
himnos que habían compuesto, lo 
adoraban con el gesto y la palabra. De 
esta manera, fueron profundizando 
en quién era aquel que, gracias a 
la misteriosa eficacia del Espíritu, 
se hacía presente en medio de la 
comunidad, especialmente en el 
pan partido y el vino compartido. Su 
culto, sin embargo, no se limitaba 

a esos momentos especiales de 
encuentro. Pablo escribe: 

“Os exhorto, pues, hermanos, por 
la misericordia de Dios, a que 
presentéis vuestros cuerpos como 
sacrificio vivo, santo, agradable a 
Dios; este es vuestro culto racional. 
Y no os amoldéis a este mundo, 
sino transformaos mediante la 
renovación de la mente, para que 
sepáis discernir cuál es la voluntad 
de Dios, qué es lo bueno, lo que le 
agrada, lo perfecto” (Rom 12, 1-2).

Todo lo que hacemos con el cuerpo 
–es decir, todo lo que hacemos 
concreta y cotidianamente– puede 
ser culto “santo y agradable a 
Dios”, si somos capaces de ser 
críticos, mediante la renovación de 
nuestra mente, con los modos de 
proceder a los que el mundo nos 
ha acostumbrado. De este modo, 
podremos discernir qué es “lo bueno, 
lo que agrada a Dios” y actuar en 
consecuencia. Una vida vivida así es, 
toda ella, culto a Dios. Este culto no 
solo nos conecta con los primeros 
testigos del Resucitado: renueva 
Su presencia en cada generación.

El Nuevo Testamento fue el primer 
y más importante fruto de esta 

Tradición. Unas décadas después 
de la Pascua, los cristianos 
comenzaron a utilizar la escritura 

para codificar sus experiencias. Esta 
tecnología de la información permite 
hoy, casi dos mil años después, que 
lectores de la Biblia demos un salto 
en el tiempo para convertirnos en 
testigos de los acontecimientos que 
narra y ponernos en contacto con 
el Señor resucitado. Sin embargo, 
esta especie de milagro no lo puede 
realizar la Biblia por sí misma. Solo 

cuando la leemos inmersos en la 
misma corriente de creencias y 
prácticas (oración, sacramentos, 
obras de misericordia…), que 
llamamos Tradición, pueden las 
Sagradas Escrituras conducirnos 
al Señor. Solo así nos revelan 
el misterio que esconden.

EL NUEVO TESTAMENTO: 
ASOMBRO Y PARADOJA

Ya los textos más antiguos del Nuevo 
Testamento –las cartas de Pablo– 
establecen un paralelismo entre el 
Dios de Israel y Jesús. En la carta a 
los Gálatas, por ejemplo, el Apóstol 
saluda a sus destinatarios: “Gracia y 
paz de parte de Dios, nuestro Padre, 
y del Señor Jesucristo” (Gál 1, 3). De 
este modo, como de pasada, Pablo 
pone al mismo nivel a Dios Padre 
y a Jesucristo. Frases semejantes 
se encuentran por doquier en el 
epistolario paulino, pero quizás 
ningún pasaje evidencia con más 
claridad esta conciencia de la 
igualdad entre el Jesús a quien dan 
culto y el Dios de Israel que este 
himno, en la carta a los Filipenses:

“[Cristo,] siendo de condición divina, 
| no consideró algo a lo que aferrarse 
su igualdad con Dios; al contrario, 
se vació de sí mismo | tomando 
la condición de esclavo, | hecho 
semejante a los humanos. | Y así, 
reconocido como hombre por su 
presencia, se humilló a sí mismo, | 
hecho obediente hasta la muerte, | 
y una muerte de cruz. Por eso Dios 
lo exaltó sobre todo | y le concedió 
el Nombre-sobre-todo-nombre; de 
modo que al nombre de Jesús | toda 
rodilla se doble | en el cielo, en la 
tierra, en el abismo, y toda lengua 



26  VIDA NUEVA

proclame: | Jesucristo es Señor, | 
para gloria de Dios Padre” (Flp 2, 
6-11).

A diferencia de lo que afirman 
algunas religiones asiáticas y ciertas 
filosofías occidentales, como la de 
Platón, los cristianos no creemos que 
nuestras almas hayan existido antes 
de nuestra concepción: empezamos a 
existir al mismo tiempo que nuestros 
cuerpos. De Cristo, sin embargo, 
afirma este himno que existía antes 
de su concepción. A diferencia 
de nosotros, él era de condición 
divina, pero “se vació de sí mismo”, 
para asumir la condición humana. 
Al cantar este himno, aquellos 
primeros cristianos afirmaban que 
Jesús de Nazaret, el hombre que 
había caminado sobre la tierra 
apenas dos décadas antes, era la 
encarnación de alguien igual a Dios.

Cuando los humanos nos 
imaginamos a Dios, tendemos a verlo 
ahí arriba, poderoso e invulnerable, 
pero –según este himno– el que era 
“igual a Dios” se vació, se abajó, 
se hizo como nosotros, frágil y 
vulnerable, hasta la muerte… y 
muerte de cruz. Contemplar este 
descenso trastoca radicalmente 
nuestras ideas acerca de la 
divinidad, pero solo si aceptamos 
que el Crucificado era “de condición 
divina” antes de su encarnación. 
Si Jesús fue simplemente otro ser 
humano, ni se abajó, ni se encarnó, 
simplemente nació así, como 
cualquiera de nosotros. El asombro 
en el corazón de este himno nace 
de contemplar a uno que, siendo de 
condición divina, decidió descender. 
De este modo, Jesús nos reveló 
con su propia vida quién es Dios.

Si la persona de Jesús ocupaba 
antes de nacer un lugar de igualdad 
con Dios, ¿quiere decir esto que hay 
dos dioses? La respuesta cristiana ha 
sido siempre un rotundo “no”: solo 
hay un Dios. ¿Pero cómo se puede 
seguir afirmando que hay un único 
Dios, si se pone al Hijo de Dios a su 
mismo nivel? La contradicción es 
palmaria en el prólogo del evangelio 
de Juan: “En el principio existía  
la Palabra y la Palabra estaba  
junto a Dios y la Palabra era Dios”  
(Jn 1, 1). “Palabra” (en griego, logos)  
no es sino otro nombre para el Hijo  
de Dios. ¿Cómo puede la Palabra  
estar junto a Dios y ser Dios?  

¿El que estaba “junto a Dios” no debe 
por fuerza ser otro distinto de Dios?

Polkinghorne afirma que la 
búsqueda intelectual que culminó 
en la formulación de la teoría 
cuántica, en 1925, fue impulsada 
por la perplejidad ante unos 
fenómenos que parecían desafiar 
el sentido común. Una partícula 
subatómica, por ejemplo, podía 
atravesar barreras infranqueables 
según las leyes de la física clásica, 
como si desapareciese a un lado de 
una pared y apareciera intacto al 
otro. Estos experimentos exigían un 
cambio en el modo de conceptualizar 
la naturaleza, requerían un nuevo 
lenguaje para describir lo que 
parecía imposible. Los físicos 
teóricos necesitaron 25 años para 
llegar a una formulación que utiliza 
expresiones matemáticas tan exóticas 
como los números imaginarios.

Lo que los primeros cristianos 
estaban experimentando al dar 
culto al Resucitado requería, 
igualmente, cambiar su modo de 
pensar acerca de Dios y exigía un 
nuevo lenguaje. Los pensadores 
cristianos –los llamados “Padres de 
la Iglesia”– necesitarán varios siglos 
para empezar a articular el nuevo 
andamiaje conceptual que pudiera 
expresar lo que experimentaban 
al contemplar a Jesús. El Nuevo 
Testamento aún no está ahí. Sus 

autores estaban tan saturados por el 
asombro que les bastaba la paradoja, 
pero esta situación no resultará 
sostenible en los siglos venideros y 
dará lugar al desarrollo del discurso 
que llamamos “cristología”.

En el progreso de la cristología 
jugarán un papel fundamental las 
así llamadas “herejías”, doctrinas 
bienintencionadas que trataron de 
resolver el misterio de Jesucristo, 
pero que suscitaron controversia y 
finalmente fueron rechazadas, pues 
parecían traicionar algo esencial de 
lo que la Iglesia experimentaba al 
dar culto a Jesús. La historia de la 
cristología en estos primeros siglos 
es la historia de las respuestas dadas 
por los Padres a tales propuestas.

JESÚS, ¿HOMBRE O DIOS?

La primera carta de Juan –escrita 
probablemente a finales del siglo I– 
da testimonio de que, ya en aquella 
temprana época, había quienes 
negaban que Cristo había “venido 
en carne” (1 Jn 4, 1-3). La teología 
llama “docetismo” a la doctrina que 
afirma que Cristo parecía humano 
–el verbo griego dokeo significa 
“parecer”–, pero no lo era en realidad. 
Según los docetas, el Hijo de Dios 
no experimentó verdaderamente las 
limitaciones y miserias propias de 
los humanos: no padeció dolor ni 
angustia; su inteligencia no estaba 
velada por la ignorancia o la duda. 
Y lo más importante, no murió 
realmente: su espíritu abandonó 
en la cruz al cuerpo que le había 
servido de disfraz y regresó al mundo 
celeste del que había venido. Si 

durante la vida de Jesús lo que 
costaba creer era su divinidad, 

con el docetismo el péndulo 
pasó al extremo opuesto 
de negar su humanidad.

El docetismo ganó fuerza 
en el siglo II de la mano 
de los gnósticos, grupos 
cristianos que presumían 
tener un conocimiento 
espiritual superior al de 

los cristianos corrientes. 
Algunos pensadores, con 
san Ireneo de Lyon a la 
cabeza, defendieron la 
verdadera humanidad de 
Cristo contra los gnósticos. 

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA

-



VIDA NUEVA  27

Gracias a sus esfuerzos, al cabo 
de un tiempo, el gnosticismo dejó 
de suponer una amenaza para 
la fe. Con la desaparición del 
gnosticismo, el docetismo declinó, 
pero nunca desapareció del todo. 
Aún hoy, muchos cristianos tienen 
una idea cuasi-doceta de Cristo: 
un Jesús que lo sabe todo, que 
lo controla todo y siempre está 
sonriente ante la dificultad. Huelga 
decir que tal imagen no cuadra 
con el retrato que transmiten los 
evangelios (véase, por ejemplo, la 
escena del Huerto de los Olivos).

En el extremo opuesto del 
docetismo, surgieron diversas 
maneras de negar la divinidad 
de Cristo. Una de ellas fue el 
adopcionismo. Según esta doctrina, 
Jesús fue un ser humano tan 
extraordinariamente abierto a la 
voluntad de Dios, que fue adoptado 
en un momento dado de su vida 
como Hijo por el Padre celestial. 
Según esta visión, Jesús es solo un 
ser humano, excelente, el mejor, pero 
no Dios. Ahora bien, si solo era un 
ser humano, ¿cómo pudo resucitar 
de la muerte? Un adopcionista 
replicaría: Dios hizo un milagro con 
él. ¿Pero un Dios así no resulta un 
tanto caprichoso? Los Padres de 
la Iglesia pensaron que si la vida, 
muerte y resurrección de Jesús debía 
tener la significación que el Nuevo 
Testamento y la experiencia cristiana 
le atribuían, entonces tenía que haber 
sido de Dios desde el principio.

ARRIO

El año 313 es una fecha crucial  
en la historia de la Iglesia y de 
Occidente. En ese año, el emperador 
Constantino publicó el Edicto  
de Milán, un decreto que hacía del 
cristianismo una religión legal. La 
que había sido una secta perseguida, 
significativa pero minoritaria, se 
convirtió de la noche a la mañana  
en la tendencia espiritual de moda. 
Una de las consecuencias de este 
cambio inesperado fue que las 
disputas entre los teólogos cristianos 
adquirieron una notoriedad antes 
impensable. Fue en este contexto,  
en una de las ciudades más cultas  
de la Antigüedad –Alejandría  
de Egipto– donde Arrio, sacerdote 
cristiano y afamado teólogo, 
empezó a difundir su doctrina.

Las teorías de Arrio son bastante 
más sutiles que la absoluta negación 
de la humanidad o la divinidad de 
Cristo, defendidas por el docetismo 
o el adopcionismo, respectivamente. 
Según Arrio, Cristo no fue un ser 
humano como nosotros, pues existía 
antes de su nacimiento como Hijo de 
Dios. Este ser divino y preexistente 
se encarnó en Jesús de Nazaret. 
Hasta aquí, nada que objetar. Lo que 
suscitó el rechazo de su doctrina fue 
su afirmación de que el Hijo de Dios 
había sido creado por el Padre. Arrio 
lo expresó con una frase que llegó 
a convertirse en eslogan: “Hubo un 
tiempo en que el Hijo no existía”. 
Según Arrio, el Hijo fue creado por 
el Padre antes de la creación del 
mundo y se encarnó en Jesús.

En el corazón de la disputa contra 
Arrio, hay una confrontación entre 
dos modos diferentes de entender 
la divinidad: según la mentalidad 
griega, hay múltiples dioses de 
distinto rango; según la Biblia, solo 
hay un Dios. Para Arrio, el Hijo es 
un ser creado por el Dios supremo, 
una especie de “dios” en el sentido 
griego, pero no “Dios” en sentido 
bíblico. De esta manera, Arrio creía 
preservar el monoteísmo que enseña 
la Sagrada Escritura y, al mismo 
tiempo, dar acomodo a ese ser 
excepcional que es el Hijo de Dios.

Supongamos por un momento 
que Arrio tuviese razón. Existe un 
único Dios, el Padre, que creó el 
cielo y la tierra. En previsión de la 
redención de la humanidad, crea un 
ser maravilloso dotado de todas las 
virtudes que admiramos en Jesucristo. 
Envía este ser al mundo para morir 
en la cruz y salvar a la humanidad. 
Finalmente, lo resucita de entre los 

muertos. ¿Qué hay de malo en esta 
propuesta? Que Dios se queda al 
margen. Según esta visión, el Padre, 
el único Dios, subcontrató la ardua 
tarea de redimirnos a una criatura. 
Quien sufrió en la cruz realizó un 
servicio encomendado por Dios 
(¡morir en la cruz!), pero no era Dios. 
Si el Hijo de Dios es una criatura 
–semidivina, semihumana– que 
cumplió heroicamente con su misión, 
lo que creamos acerca de él no altera 
la imagen que tengamos de Dios; 
más bien, lo retrata como ese ser 
en lo alto, impasible e invulnerable, 
que no se implicó realmente en la 
salvación de los humanos. Si Arrio 
tiene razón, Dios no es como Jesús.

LA RESPUESTA DE NICEA

Después del Edicto de Milán, el 
emperador Constantino se convirtió 
en el mayor patrocinador de la 
Iglesia, pues buscaba su apoyo para 
resolver lo que había sido el mayor 
problema del Imperio durante el 
siglo anterior. Continuas guerras 
civiles habían desestabilizado el 
Imperio romano durante el siglo III. 
El propio Constantino había luchado 
y vencido la última de ellas. Una 
división en la Iglesia amenazaba 
con convertir esta religión, que 
Constantino esperaba fuese parte de 
la solución, en un nuevo problema 
para la unidad del Imperio. Por eso, 
ante la amenaza que suponía Arrio 
para la unidad de la Iglesia, decidió 
intervenir y convocó una reunión.

Ecumene quiere decir en griego 
“[tierra] habitada”. Constantino 
invitó a todos los obispos de la tierra 
habitada, es decir, del mundo entero, 
unos 1.500 en total, al primer concilio 



28  VIDA NUEVA

ecuménico de la Iglesia en su palacio 
de Nicea (hoy Iznik, Turquía), una 
ciudad a un centenar de kilómetros 
de la nueva capital imperial, 
Constantinopla (hoy Estambul, 
Turquía). Participaron entre 250 y 300 
obispos, casi todos de Oriente. El Papa 
no acudió, aunque mandó legados 
y aprobó a posteriori las decisiones 
del Concilio. La asamblea fue 
coordinada por el obispo de Córdoba, 
Osio, que ejercía de asesor del 
emperador en asuntos eclesiásticos.

Aunque no fue el único punto que 
se trató, la cuestión clave que había 
reunido a los obispos era la crisis 
provocada por las ideas de Arrio. Las 
conclusiones a las que llegaron se 
consideran tan fundamentales que 
las proclamamos cada domingo en 
las celebraciones de la eucaristía. 
Tras la lectura del evangelio y su 
comentario homilético, la asamblea 
cristiana en pie recita el Credo en su 
versión más breve –conocido como 
Credo apostólico–, o más larga, el 
Credo niceno-constantinopolitano. 
Este último contiene glosas que 
añadió el Concilio de Nicea y 
amplió más tarde el Concilio 
de Constantinopla. Después de 
confesar “Creo en Jesucristo, su 
único Hijo”, Nicea apostilló:

nacido del Padre  
antes de todos los siglos: 
Dios de Dios, Luz de Luz, 
Dios verdadero de Dios verdadero, 
engendrado, no creado, 
de la misma naturaleza del Padre

Contra Arrio, que defendía que 
el Hijo de Dios fue creado por el 

Padre y que, por lo tanto, hubo un 
tiempo en que no existió, Nicea 

afirma que el Hijo ha “nacido 
del Padre antes de todos 

los siglos” y que fue 
“engendrado, no creado”.
Arrio defendía que 

“engendrar” era un caso 
particular de “crear”. Nicea 

distingue el significado de ambos 
verbos. “Engendrar” significa “ser 
Padre de”, y es algo muy distinto 
de “crear”. La creación parte de un 
acto de la voluntad y lo creado es 
radicalmente distinto del creador. 
Las criaturas que formamos parte 
del mundo somos consecuencia de 
una libre decisión de Dios. Dios creó 
el mundo, pero pudo no crearlo. Por 
lo tanto, nuestra existencia no es 
necesaria, depende enteramente de 
la buena voluntad de Dios. Dios, por 
el contrario, existe desde siempre y 
no puede no existir. Para la Biblia, 
hay una línea fundamental que 
separa a Dios de las criaturas. Tanto 
judíos como cristianos creían en 
la existencia de ángeles, demonios 
y otros seres sobrenaturales, pero 
estos no eran considerados dioses, 
sino seres creados por Dios que 
compartían el mismo estatus en 
cuanto a criaturas que nosotros, los 
humanos. Según Arrio, el Hijo se 
sitúa en el lado de las criaturas. Nicea 
respondió que está en el lado de Dios.

Que el Hijo es “engendrado” quiere 
decir que ha recibido su ser del Padre. 
El Hijo no puede existir sin el Padre, 
pero tampoco el Padre puede ser 
padre sin el Hijo. Padre e Hijo son 
igualmente eternos, ambos existen 
desde siempre y siempre han existido 
en mutua relación. La relación entre 
ambos no se inició en el tiempo por 
un acto de la voluntad, como sucede 
con la Creación, sino que forma parte 
de lo que son desde toda la eternidad. 
(Dejamos por ahora fuera al Espíritu, 
que también está en eterna relación 
con el Padre y el Hijo. De él se ocupará 
el Concilio de Constantinopla, 
medio siglo más tarde).

Si el Hijo recibe su ser del Padre, 
¿no quiere decir esto que es inferior 
al Padre? Nicea, basándose en la 
Escritura y en la Tradición, afirma 
la igualdad en gloria y dignidad 
del Padre y el Hijo. Ahora bien, si 
sostenemos simultáneamente que “el 
Hijo lo ha recibido todo del Padre” y 
“es igual al Padre”, se deduce que el 
que recibe no es menos que el que da.

Entre los humanos entendemos 
que el que da es superior al que 
recibe, y es así porque, entre 
nosotros, el dar nunca es un acto 
totalmente gratuito. Aunque sea 
tácitamente, sobreentendemos que 
el que recibe queda en deuda. Por 
eso, muchos somos reticentes a 
recibir ayuda, porque sospechamos 
que eso pueda colocarnos en una 
posición de inferioridad. En la 
Trinidad, por el contrario, el dar no 
genera superioridad, ni el recibir 
inferioridad, porque se trata de un 
dar y recibir totalmente gratuitos, 
sin contraprestaciones explícitas 
o implícitas. El Padre da y el Hijo 
recibe, pero el Padre no es más 
Dios por el hecho de dar, ni el 
Hijo lo es menos por recibir.

La glosa nicena afirma a 
continuación que Cristo es “Dios 
de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero 
de Dios verdadero”. Comenta el 
teólogo chileno Samuel Fernández: 

“El Hijo no es Dios simplemente, sino 
que es Dios que proviene de Dios 
Padre; no es un Dios autónomo, sino 
que es Dios de Dios; el Hijo es Dios 
porque, eternamente y de manera 
substancial, recibe la única divinidad 
que es la de Dios Padre. Asimismo, 
llamar al Hijo ‘Dios verdadero de 
Dios verdadero’ implicaba, por una 
parte, declarar la divinidad del Hijo 
y, por otra, asegurar el monoteísmo, 
porque la divinidad del Hijo no es 
otra, sino la divinidad del Padre” 
(El descubrimiento de Jesús, Ediciones 
Sígueme, 2022, pág. 135).

Y llegamos a la expresión más 
original, pero también la más 
controvertida: el Hijo es “de la misma 
naturaleza del Padre”. En griego: 
homoousios tou patrou. El prefijo homo- 
denota igualdad. Ousía significa 
“esencia” o “naturaleza”, es decir, lo 
que hace que un ser sea lo que es. 
Homoousios aplicado a Cristo quiere 
decir que su esencia es la misma que 

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA



la del Padre. La palabra homoousios 
resultaba controvertida, porque no 
aparece en la Sagrada Escritura. Es un 
término filosófico inventado para la 
ocasión. ¿Tenían los padres reunidos 
en Nicea autoridad para introducir 
un concepto, de claro sabor griego, 
en una fórmula que debía expresar 
la fe bíblica? Entendieron que sí, 
porque creyeron que era la única 
manera de preservar el contenido de 
esa fe en la cultura en la que vivían. 
Como afirmó el teólogo francés 
Bernard Sesboüé, la “helenización” 
del lenguaje de la fe era necesaria 
para la “desehelenización” de su 
contenido (El Dios de la salvación, pág. 
197). La afirmación de la divinidad 
de Cristo –en el sentido bíblico, no 
griego– exigía este nuevo lenguaje, 
creado a partir de conceptos griegos.

Lo que Nicea está afirmando 
con esta expresión es que el Hijo 
de Dios es tan Dios como el Padre, 
Dios con su misma divinidad. No 
es un dios menor, una criatura 
enviada por un Dios que se quedó 
cómodamente en su cielo. Quien 
descendió era Dios. Quien con 
su Pasión nos libró de lo que nos 
impedía acercarnos al Padre es Dios. 
El Hijo, por propia voluntad y con 
plena libertad, aceptó la condición 
humana con todas sus consecuencias, 
incluida la muerte, para así 
invitarnos él mismo a participar 
en el Reino, suyo y de su Padre. 

LA RECEPCIÓN DE NICEA

A veces, nos quejamos de la lentitud 
con que se está aplicando el Concilio 
Vaticano II en nuestras comunidades. 
Sesenta años después de su clausura 
y parece que muchas de sus 
intuiciones están aún por estrenar. 
Puede resultar un consuelo recordar 
que la recepción de Nicea –el concilio 
considerado por los historiadores 
no solo el primero ecuménico, sino 
el más crucial en la historia de la 
Iglesia– tuvo problemas aún mayores. 

A resultas del concilio, Arrio fue 
exilado por el emperador, pero 
el arrianismo no dejó de existir. 
Diversas variantes de esta 
doctrina persistieron, e incluso 
ganaron el favor de algunos de 
los emperadores que sucedieron a 
Constantino. El debate desbordó los 
límites de la discusión entre eruditos 
e implicó al pueblo de Dios, que no 

siempre tenía claro lo que estaba en 
debate. Gregorio de Nisa reporta:

“Toda la ciudad está llena [de 
disputas cristológicas], las plazas, 
los mercados, los cruces de caminos, 
las calles; cambistas de dinero, 
vendedores de comida: no cesan 
de discutir. Si le pides a alguien que 
te dé cambio, empieza a filosofar 
sobre el Engendrado y el Ingénito; 
si preguntas por el precio de una 
hogaza, te responden que el Padre es 
mayor y el Hijo inferior; si preguntas 
si está tu baño listo, el asistente te 
responde que el Hijo fue hecho de la 
nada” (De deitate filii et spiritus oratio, 
PG 46:557B). 

Las ideas arrianas no se detuvieron 
siquiera en las fronteras del Imperio 
romano. Varios de los pueblos 
que vivían fuera de sus límites se 
convirtieron al cristianismo arriano. 
Uno de ellos fueron los visigodos, que 
en el siglo IV estaban asentados al 
norte del río Danubio. Los visigodos 
cruzarán la frontera y, tras deambular 
por varias provincias romanas, 
invadirán la Península ibérica en el 
siglo V. El Reino visigodo de España 
fue gobernado por reyes arrianos, 
hasta que, en el año 587, el rey 
Recaredo se convirtió a la fe nicena 
por mediación de san Leandro, obispo 
de Sevilla. ¡Había pasado más de 
un cuarto de milenio desde Nicea!

Pero no todo fue confusión. En 
la generación posconciliar, surgió 
un grupo de obispos, los padres 
capadocios, cuya aportación iba 

transformar para siempre la 
teología. Basilio el Grande (330-379), 
Gregorio de Nisa (335-395) y Gregorio 
Nacianceno (329-390) desarrollaron 
las ideas de Nicea con la ayuda de un 
concepto revolucionario que desde 
entonces ocupa un lugar central en 
el pensamiento cristiano: “persona”.

Prósopon –la palabra griega que 
traducimos como “persona”– quiere 
decir en esta lengua “rostro” y, por 
derivación, “máscara” o “personaje”. 
Ser “persona” –en el sentido que 
dieron a este término los padres 
capadocios– es tener un rostro, 
ser alguien, un “yo” que mira cara 
a cara a un “tú”. Se trata de un 
concepto difícil de definir, pero del 
que todos tenemos experiencia: 
una relación es personal cuando 
los que participan en ella resultan 
irremplazables, por la simple razón de 
que son ellas. Si pierdo un teléfono, 
puedo reemplazarlo con otro, si 
pierdo un amigo, no. Ser persona 
es estar en una relación que me 
hace ser único para otra persona.

El concepto “persona” no existía en 
el vocabulario filosófico de la cultura 
grecorromana. Fue introducido 
por pensadores cristianos, pero no 
para hablar de los humanos, sino 
de Dios. Dios son tres personas, 
tres seres absolutamente originales 
que se relacionan entre sí. Son 
tan radicalmente personas que no 
existen más que en mutua relación, 
una relación que siendo libre es tan 
intensa que podemos decir que son 
un solo Dios. Llamamos “amor” a 
esta libre comunión entre personas. 
Era algo que ya sabía el Nuevo 
Testamento: “Dios es amor” (1 Jn 4, 9).

El concepto de persona abrió 
camino para la formulación de 
doctrinas fundamentales. La primera 
de ellas es que Jesús es la misma 
persona que el Hijo eterno, quien 
asumió la humanidad con todas 
sus consecuencias, incluido el 
sufrimiento y la muerte. El Concilio 
de Calcedonia declarará que Jesús 
es una persona con dos naturalezas, 

humana y divina, igual a nosotros 
en todo excepto en el pecado. 
La segunda es que la Trinidad 
son tres personas de la misma 

naturaleza divina, una fórmula 
que repetimos rutinariamente, pero 
que sería imposible sin el concepto 
“persona”. Una tercera afirmación 

-



BOLETÍN DE SUSCRIPCIÓN / ESPAÑA: 132 € / UE: 194,48 € / OTROS PAÍSES: 187 €  / 47 NÚMEROS  AL AÑO 
Tel: 914 226 240 / suscripciones@ppc-editorial.com / www.vidanuevadigital.com 

Nombre y Apellidos: ........................................................................................................................................................................
Dirección: .............................................................................................................................................................C.P.:.................... 
Población:.....................................................................Provincia:..............................................País:.............................................
CIF/NIF (DNI):....................................E-mail:..............................................................................Tel:..............................................

FORMA DE PAGO
Adjunto cheque bancario a nombre de PPC EDIT Y DISTRIBUIDORA, S.A. Domiciliación bancaria (rellenar los datos de la cuenta)

IBANC/ Impresores 2. Urb. Prado del Espino. 28660 Boadilla del  Monte (Madrid)
PPC tratará sus datos para gestionar su suscripción siendo la base legal para ese tra-
tamiento la ejecución del contrato. Asimismo, salvo que indique lo contrario marcando 
esta casilla , da su consentimiento para el tratamiento por las entidades de grupo 
SM con la finalidad de enviarle comunicaciones de nuestros productos y servicios. Los 
datos, salvo obligación legal, no serán comunicados a otros terceros que no necesiten 
conocerlos para la gestión de la suscripción. Puede acceder, rectificar y suprimir los 
datos, y ejercitar otros derechos legales, dirigiéndose por escrito a nuestro Delegado 
de Protección de Datos. Para más información, consulte nuestra Política de Privacidad 
en http://www.vidanuevadigital.com/politica-de-privacidad/

ENTIDAD OFICINA DC NÚMERO DE CUENTA

Nombre y Apellidos del titular de la cuenta:........................................................ 
...................................................Banco o Caja:........................................................ 
Fecha:............................... Firma:............................................................................

puede deducirse de las dos anteriores: 
los humanos, creados a imagen de 
Dios, somos también personas.

LA ACTUALIDAD,  
17 SIGLOS DESPUÉS

El Concilio de Nicea fue el primer 
paso para la formulación del 
dogma cristológico y trinitario, 
que se completará en los 
concilios ecuménicos posteriores: 
Constantinopla I (381), Éfeso (431), 
Calcedonia (451), Constantinopla 
II (553), Constantinopla III (680) y 
Nicea II (787). Estos siete concilios 
de la Iglesia indivisa –anteriores al 
cisma entre Occidente y Oriente– 
constituyen la base común del 
diálogo ecuménico de nuestros 
días. La doctrina en ellos formulada 
sostiene a todos los cristianos en la 
afirmación de la plena humanidad 
y divinidad de Cristo, y en la 
confesión de Dios uno y trino.

Se atribuye a Einstein la frase de 
que las cosas hay que explicarlas 
de la manera más sencilla posible, 
pero no de manera más sencilla de 
lo posible. Cuando a los cristianos 
nos preguntan acerca de Dios, lo más 
sencillo que podemos contestar es 
que es Padre, Hijo y Espíritu. Decir 
menos sería traicionar la Tradición 
que hemos recibido. En este momento 
en el que la búsqueda de lo espiritual 
parece reactivarse en Occidente, 
especialmente entre los jóvenes 
(Diego S. Garrocho, “El giro católico”: 
El País, 27 de octubre de 2025), es 
importante que los cristianos sepamos 
dar testimonio del Dios en el que 
creemos, que es uno, pero también 
plural: tres personas, un solo Dios.

Si como afirma la Biblia, el ser 
humano ha sido creado a imagen 
y semejanza de Dios (Gn 1, 26), 
entonces, su vocación será ir 
pareciéndose cada vez más a su 
Creador. El evangelio de Juan 
recuerda que Jesús, en la última 
noche de su vida, “sabiendo que 
el Padre había puesto todo en sus 
manos, que venía de Dios y a Dios 
volvía, se levantó de la cena y se quitó 
el manto”. ¿Qué haces cuando Dios ha 
puesto todo en tus manos? Jesús se 
puso a lavar los pies de sus discípulos 
(Jn 13, 3-5). Nunca estaremos más 
cerca de parecernos a Dios que 
cuando nos agachamos para servir.

Celebramos el 17º centenario de 
un concilio que se atrevió a inventar 
un lenguaje nuevo para expresar 
el misterio del Hijo encarnado y 
el Dios trino. Lo hizo por fidelidad 
a la Tradición que había recibido, 
pero también por amor a la cultura 
a la que era enviada para anunciar 
la Buena Noticia. Hoy, 1.700 años 
después, escuchamos la misma 
llamada a encontrar nuevos lenguajes 
para expresar nuestra experiencia, 
por más que sepamos que ningún 
lenguaje podrá hacer justicia al 
Misterio. Gregorio de Nisa escribe:

“Quien escudriña cuidadosamente la 
hondura del misterio puede captar 
en su alma, de manera inefable, 
cierta modesta inteligencia de la 
doctrina relativa al conocimiento de 
Dios, pero sin poder esclarecer con la 
palabra la inexpresable profundidad 
de este misterio: cómo es que la 
misma cosa es numerable y a la 
vez escapa a la numeración y cómo 
es que se la ve separadamente y al 
mismo tiempo la concebimos como 
unidad” (La gran catequesis, III, 1).

De este Misterio da testimonio la 
Iglesia no solo con palabras, sino, 
sobre todo, siendo lo que está llamada 
a ser: propuesta concreta de una 
comunión en Dios hecha posible por 
la vida, la muerte y la resurrección de 
Cristo y por la inspiración constante 
del Espíritu. Jesús oró en su última 
noche: “Que todos sean uno, como 
tú, Padre, en mí, y yo en ti, que ellos 
también sean uno en nosotros, para 
que el mundo crea que tú me has 
enviado” (Jn 17, 21). Somos llamados 
a construir una unidad que no mata, 
sino que promueve la pluralidad: 
unidos no para ser más fuertes 
que nadie, sino para que el mundo 
pueda creer en el Uno y Trino. 

LA ACTUALIDAD DEL CONCILIO DE NICEA


